

# IPAROGARHAA PYGL

№ 1 - ISSUE 1913 - MAPTЪ - 2017

ORTHODOX RUSSIA (PRAVOSLAVNAYA RUS')

# ПАСХАЛЬНОЕ ПОСЛАНІЕ ИЛАРІОНА,

Митрополита Восточно-Американского и Нью-Іоркскаго, Первоіерарха Русской Зарубежной Церкви.

## Собратья-архипастыри, дорогіе о Господе братія и сестры!

ъ добрымъ сердцемъ, исполненнымъ чувствъ пасхальнаго ликованія, поздравляю Преосвященныхъ архіереевъ, духовенство, монашествующихъ, прихожанъ и богомольцевъ нашихъ приходскихъ церквей, разсѣянныхъ по всему свѣту, съ радостнымъ торжествомъ славнаго Христова Воскресенія и привѣтствую всѣхъ ангельскимъ благовѣстіемъ — **ХРИСТОСЪ ВОСКРЕСЕ!** 

Привѣтствуя всѣхъ васъ этими священными, вѣчно жизненными словами христіанской радости, шлю всѣмъ молитвенное пожеланіе пасхальнаго богообщенія, мира душевнаго, крѣпкаго здравія, бодраго настроенія, благоденствія, многихъ милостей и благословеній Божіихъ, и выражаю свою сердечную признательность за молитвы, поддержку и помощь въ несеніи возложеннаго на мое

недостоинство послушанія, за труды и участіє въ жизни Церкви. Слова пасхальнаго привътствія, какъ архангелова труба, которая нѣкогда подниметъ всѣхъ умершихъ, морально поднимаютъ каждый годъ, въ свѣтозарную ночь Святой Пасхи, всѣхъ православныхъ людей. «Даже невѣрующіе, – пишетъ приснопамятный архіепископъ Антоній (Бартошевичъ), – ощущаютъ что-то особенное въ эту ночь, чувствуютъ они, что что-то совершается помимо нихъ».

Христосъ Своей жертвенной любовью и побъдой надъ гръхомъ, зломъ и смертью доставилъ освященіе, очищеніе отъ гръховъ и обновленіе всъмъ, истинно върующимъ въ Него (Евр. 10, 10, 14; Кол. 1, 21-23). Благоговъйно пріобщаясь Ему в таинствъ Евхаристіи, на этомъ «пире въры», на который зоветъ всъхъ насъ великій Златоустъ, будемъ искать силы «ходить въ обновленной жизни, быть мертвыми для гръха, живыми же для Бога во Христь Іисусть» (Римл. 6, 4, 11). Нынъ Господь ожидаетъ отъ

насъ этого обновленія, а таинственныя силы для этого – «благодать на благодать» – подаются отъ преизобилія духовныхъ благъ во Христъ (Ин. 1, 14-16).

Къ этому обновленію призываетъ всъхъ насъ своимъ примъромъ святитель Тихонъ, Всероссійскій Патріархъ-Исповѣдникъ, 100 лѣтъ тому назадъ, смиренно воспріявъ Патріаршее служеніе, мужественно возглавившій шествіе на Русскую Голгову многомилліоннаго сонма «жертвъ одушевленныхъ» - Новомучениковъ и Исповедниковъ Россійскихъ, являющихся нашимъ общимъ сокровищемъ и съменемъ возрожденія Церкви Православной. Къ этому обновленію призываетъ насъ, архипастырей, предстоящій Архіерейскій Соборъ Русской Зарубежной Церкви, имъющій быть въ дни Святой Пятидесятницы, дабы достойно, благоговъйно и въ духъ премудрости провести умиротворяющую созидательную, и спасительную работу въ Церкви, усовершенствовать и улучшить ея жизнь и всъ пути ея дъятельности. Къ этому обновленію призываетъ всѣхъ насъ празднованіе въ нынѣшнемъ году знаменательной даты - 10-лътія возстановленія внутри Русской Православной ставшаго возможнымъ благодаря терпънію, всепрощенію и смиренію приснопамятныхъ Святъйшего Патріарха Алексія и митрополита Лавра, по выраженію апостола Павла, «расширившихъ свои сердца» (2 Кор. 6, 11), дабы нетъсно вмъстились въ нихъ всъ върные чада Церкви Русской. Къ этому обновленію призываетъ всѣхъ насъ Господь, ибо, какъ пишетъ святитель Григорій Богословъ, «такъ чествуется день духовнаго обновленія»!

Да пронесется отъ сердца къ сердцу по всѣму нашему разсѣянію, какъ вѣяніе «Пасхи чистительной» (Пасхальный канонъ, пѣснь 4-ая), совѣсть, труды и жизнь нашу очищающей и освящающей, вотъ этотъ призывъ Тридневно Возставшего Человѣколюбца Бога, чтобы въ жизни церковной, общественной, семейной и личной «чистымъ сердцемъ Его славить». Аминь.

Съ Пасхальной радостью о Христъ Воскресшемъ,

#### + ИЛАРІОНЪ,

Митрополитъ Восточно-Американский и Нью-Іоркскій,

Первоіерархъ Русской Зарубежной Церкви.

Пасха 2017 г.

# Не всякому духу върьте

(1 Іоан. 4, 1)

О "почитаніи" Г. Распутина

Дмитрій Анашкинъ (Москва)

оссія переживаетъ сложныя времена. Страна возрождается послъ развала униженія. Происходитъ мучительные поискъ національной идеи. Всъ эти процессы сопровождаются колоссальнымъ духовнымъ напряженіемъ въ нашемъ обществъ. Причемъ напряженіемъ зачастую экзальтированнымъ. Когда на экранахъ телевизировъ и на страницахъ печати появляется огромное количество маговъ, астрологовъ, экстрасенсовъ, цълителей — это всегда показатель того, что общество больно и тяжело больно. Однимъ изъ проявленій этой болъзни стало почитаніе въ опредъленныхъ (довольно узкихъ) кругахъ личности Григорія Евимовича Распутина. Его біографія широко извъстна, поэтому приводить ее здъсь нътъ смысла. Для насъ важно другое, почему возникло движеніе за канонизацію этого человъка и каковы аргументы ея сторонниковъ и противниковъ. Это необходимо дабы выработать четкое отношеніе къ столь непростому вопросу и не попасть подъ вліяніе псевдоцерковной агитаціи и въ конечномъ счетъ не нанести вреда своему духовному состоянію. Распутины появляются именно въ моменты кризисовъ и вокругъ нихъ сразу же создается напряженіе. О немъ сложено большое количество самыхъ разнообразныхъ мивовъ. Одни считаютъ его святымъ, другіе — ловкимъ и безнравственнымъ проходимцемъ. Когда рфчь заходитъ въ Распутинъ, трудно что то доказать или опровергать. Дъло въ томъ, что сохранившіеся о немъ свъдънія крайне противоръчивы. Даже описаніе его внъшности, данное людьми, общавшимися съ нимъ настолько противоръчивы, что диву даешься. Одни пишутъ, что онъ былъ высокій, другіе — грязный и неряшливый. Пъвица, много разъ видъвшая Распутина пишетъ о томъ, что у него былъ большой ротъ, и въ немъ виднълись какія-то черные корешки. А почитатель Распутина Сазоновъ пишетъ про кръпкіе бълые зубы. Послъ этого переходить къ личностнымъ характеристикамъ уже совсѣмъ тяжело. Положеніе осложняется тѣмъ, что Распутинъ былъ малограмотный. Его записки совершенно

невразумительны, не содержатъ никакой информаціи и выражаютъ только заинтересованность Распутина въ дѣлѣ даннаго просителя, при этомъ никакъ не отображая суть просьбы. Столь же безполезны въ качествѣ источниковъ письма и телеграммы Распутина, которыя состоятъ изъ поздравленій, сообщеніяхъ о самочувствіи и различныхъ туманныхъ изреченій.

Почему полуграмотный тобольскій мужикъ попалъ во дворецъ и пользовался любовью Царской четы? Проблема Распутина это во многомъ проблемъ историческая. Увлеченія «Божіими людьми» были

# Онъ убиваетъ потому, что онъ двуликій...

довольно распространены въ русскомъ обществъ того времени. Такъ, завъдующій архивомъ и библіотекой Святъйшаго Синода А. Н. Львовъ отмъчалъ въ дневникъ за 1984 г., что въ Петербургъ босикомъ и въ веригахъ, бродитъ какой-то странникъ Антоній. Одно уже то, что онъ появился въ столицѣ въ такомъ видѣ, создало ему ореолъ святости и такія явленія становятся знаменіемъ времени. Блестящее петербургское общество отнеслось съ полнымъ довъріемъ даже къ косноязычному юродивому Митъ (Митяю Козельскому). Пораженіе въ Русскояпонской войнъ, революція 1905 г. вызвали въ обществъ, особенно въ аристократической средъ повышенную нервную чувствительность. По замъчанію товарища предсъдателя Чрезвычайной слъдственной комиссіи Временнаго Правительства Б. Н. Смиттена: «Распутинъ пришелъ на готовую почву, и она его затянула». Часть аристократіи стремилась окунуться въ «народную въру» при этомъ не совсѣмъ понимая, что она сама подъ этимъ разумъла. Характерно, что отвъты на вопросы искали не только у пастырей Церкви, сколько у различнаго рода новоявленныхъ «пророковъ» и «старцевъ». Митрополитъ Веніаминъ (Федченковъ) справедливо замъчалъ, что причина увлеченія Распутинымъ лежала не столько въ немъ самомъ, сколько въ царившей въ высшемъ обществъ атмосферъ. По началу онъ произвелъ сильное впечатлъніе даже на образованныхъ іерарховъ. Упоминавшійся выше владыка митрополитъ Веніаминъ, будучи свидътелемъ перваго знакомства Распутина съ духовникомъ царской архимандритомъ (впослъдствіи

Өеофаномъ (Быстровымъ) вспоминаетъ, что Распутинъ сразу произвелъ на него сильное впечатлѣніе, какъ напряженностью своей личности, такъ и пониманіемъ души. Отецъ Өеофанъ всецѣло имъ увлекся, увидѣвъ въ немъ примѣръ святаго человѣка. Будучи слушателемъ бесѣдъ Распутина съ о. Өеофаномъ владыка Веніаминъ замѣчаетъ, что тотъ не былъ никакимъ шарлатаномъ или гипнотизеромъ, а просто дѣйствовалъ на людей силой своей личности. Эту его черту отмѣчаютъ и другіе современники. Противорѣчивыя мнѣнія объ этомъ персонажѣ, отъ непонятаго и гонимаго праведника, до чудовища, погубившаго Царскую Семью основаны въ первую очередь на противорѣчивомъ характерѣ самой его личности. Философъ и убѣжденный монархистъ Левъ Тихоміровъ писалъ о Распутинъ:

«Онъ убиваетъ потому, что онъ двуликій...

Царской семь в онъ обернулъ свое лицо «старца», глядя въ которое царицъ кажется, что духъ Божій почиваеть на святомъ человъкъ... А Россіи онъ повернулъ свою развратную рожу, пьяную и похотливую, рожу лъшаго сатира изъ тобольской тайги... И изъ этого — все...

Ропотъ идетъ по всей странъ, негодующій на то, что Распутинъ въ покояхъ царицы...

А въ покояхъ царя и царицы — недоумъніе и горькая обида... Чего это люди бъснуются? Что этотъ святой человъкъ молится о несчастномъ наслъдникъ? О тяжелобольномъ ребенкъ, которому каждое неосторожное движеніе грозитъ смертью это ихъ возмущаетъ. За что? Почему?

Такъ этотъ посланецъ смерти сталъ между трономъ и Россіей... Онъ убиваетъ, потому что онъ двуликій...»

Многіе считали Распутина прекраснымъ актеромъ, который началъ играть роль спасителя и такъ въ нее вжился, что не разставался съ ней до самого конца. Многіе современники замѣчали удивительное сочетаніе въ этомъ человѣкѣ грѣха и праведности. Такъ князь Жеваховъ въ своихъ воспоминаніяхъ отмѣчаетъ, что нѣтъ ничего удивительнаго въ полярной оцѣнкѣ Распутина въ обществѣ, такъ какъ одни видѣли его такимъ, какимъ онъ былъ въ Царскомъ Селѣ, а другіе — такимъ, какимъ видѣли его въ кабакѣ. Изъ этого можно заключить, что Распутинъ не былъ ни праведникомъ, ни законченнымъ злодѣемъ и проходимцемъ. Были у него и хорошія качества. Порой онъ предстаетъ добрымъ, отзывчивымъ, сострадальнымъ и щедрымъ человѣкомъ. Распутинъ многимъ стремился помочь. Сохранились его записки съ просьбой о содѣйствіи

тому или иному просителю, которые съ цѣлыми днями осаждали его квартиру. Очевидцы приводятъ случай, когда онъ на просъбу пришедшей къ нему вдовы, у которой не было средствъ къ существованію обратился къ стоящему тутъ же состоятельному человѣку и не глядя на врученные ему деньги тутъ же передалъ ихъ просительницѣ. Уже выйдя изъ квартиры, гдѣ проживалъ Григорій Ефимовичъ, она увидѣла, что получила отъ ней 500 рублей. Сумма по тѣмъ временамъ очень большая.

Что касается его сочиненій («Житіе опытнаго странника» — 1907 г., «Мои мысли и размышленія. Краткое описаніе

путешествія по святымъ мѣстамъ и вызванныя имъ размышленія по религіознымъ вопросамъ» 1911 г. и др.), то они диктовались кому-то изъ его почитателей и носятъ слъды сильной литературной редакціи. Распутина не могъ быть понятенъ образованнымъ почитателямъ. его Такъ называемый «Дневникъ Распутина» былъ написанъ подъ диктовку почитательницы Распутина — аристократки Маріи Евгеньевны Головиной. Еще менъе точными, въ смыслѣ источниковъ представляются записи мыслей Распутина, дълавшіяся

его почитателями, въ нихъ отражаются на столько его мысли, сколько ихъ воспріятіе записывающими.

Поначалу «сибирскій странникъ» велъ себя умно и осмотрительно. Зачастую въ немъ проявлялось подлинное благочестіе. Онъ, какъ уже отмъчалось выше, смогъ расположить къ себъ не только нъкоторыхъ представителей духовенства, но и Царскую Семью. Причинъ такого расположенія къ нему нѣсколько. Царь искренно хотътъ преодолъть разрывъ между народомъ и властью, максимально приблизиться къ своему народу. Распутинъ въ какой-то мфрф игралъ при царф роль представителя этого самого простого народа, который непремѣнно доведетъ до Самодержца все его чаянія и нужды. Если ученый монахъ и богословъ Өеофанъ вначалъ чтилъ его какъ святаго и съ радостью общался съ нимъ, то труднъйшую эпоху предъ ними предсталъ наставникъ, учитель, да еще и старецъ изъ самой народной глубинки. Настоящій, «человъкъ Божій». Распутинъ уже при жизни сталъ легендой, и какъ это часто бываетъ, легенда заслонила образъ реальнаго, живаго человъка. Императрица Александра Өеодоровна видъла въ Распутинъ друга, прислушивалась къ его совътамъ и оцънкамъ, опиралась на его авторитетъ. Распутинъ велъ съ ней разговоры о скорбяхъ, милости, простотъ и терпъніи. Ей онъ казался безкорыстнымъ и духовно

одареннымъ богоискателемъ изъ простаго народа. Именно подъ его вліяніемъ Императрица во время войны стала медицинской сестрой, и получала отъ него въ этомъ планѣ постоянную поддержку. Впрочемъ, это не противорѣчило и ея убѣжденіямъ и влеченію души. Одной изъ важнѣйшихъ причинъ любви Императрицы къ Распутину являлась его неоднократная способность облегчать страданія наслѣдника при приступахъ гемофиліи. Не будемъ осуждать любящихъ родителей хватающихся за любую возможность помочь своему сыну, который къ тому же любилъ Григорія Ефимовича. Но опять встаетъ вопросъ

Царская Семья искренно ошибалась въ своемъ «Другњ»

о двуличіи этого персонажа. Любиль ли онъ по-настоящему Царскую Семью? Если бы это было такъ, онъ не сталъ бы своимъ поведеніемъ дескридитировать ее въ глазахъ общества. А если бы увидълъ, что ситуація зашла слишкомъ далеко, то тихо бы удалился. Но самоутвержденіе оказалось для него выше. Кромъ того, святость не означаетъ всеведенія. Царская Семья искренно ошибалась въ своемъ «Другъ».

Важно отмътить, что афишируемая почитателями Распутина «особая близость старца» съ Царской семьей

сильно преувеличена. Именно «особой близости» въ общемъ, и не было. Царь, вопреки мнѣнію какъ прораспутинской, такъ и свѣтской печати, вовсе не довѣрялъ слѣпо Распутину. Въ письмѣ къ Императрицѣ онъ пишетъ: «Что касается совѣтовъ Распутина, ты знаешь, съ какой осторожностью надо относиться къ его совѣтамъ». Въкнигѣ С. Ольденбурга «Жизнь и царствованіе Императора Николая II» приводится примѣръ, что изъ данныхъ съ 1915 по 1916 гг. 17-ти совѣтовъ Распутина, Государь не послушался ни одного.

Трагедія Царской Семьи, видѣвшей въ Распутинѣ старца изъ народа, заключалась въ томъ, что старцемъ онъ какъ разъ и не былъ. Извѣстно, что старецъ — это духовный наставникъ, врачеватель духовныхъ недуговъ, выводящій грѣшника на путь спасенія. Апологеты Распутина приводятъ свидѣтельства, что онъ былъ подвижникомъ, старцемъ и прозорливцемъ. Однако однимъ изъ опредѣленій ложнаго пророка является то, что онъ не можетъ предсказать свою судьбу. По этимъ критеріямъ Распутинъ предсказать свою судьбу точно не могъ. Есть, правда, его завѣщаніе, въ которомъ онъ говоритъ, что если его убьютъ члены семьи Романовыхъ, то наступитъ конецъ ихъ роду, но оно скорѣе напоминаетъ угрозу, если учесть, что онъ прекрасно зналъ, какъ къ нему относятся

большинство членовъ Императорской фамиліи. Можно предположить, что Государю, связанному статусомъ главы православнаго въроисповъданія, было легче обратиться за помощью къ человъку изъ народа нежели, напримъръ служившему въ Гатчинъ, епископу Кириллу (Смирнову), являвшемуся его подчиненнымъ.

Къ сожалѣнію, Распутинъ оказался не на высотѣ своего положенія. Владыка Өеофанъ въ своихъ показаніяхъ Слъдственной Комиссіи Временнаго Правительства отмъчаетъ: «Онъ (Распутинъ) не былъ ни лицемъромъ, негодяемъ. Онъ былъ истиннымъ человъкомъ Божіимъ, явившимся изъ простого народа. Но подъ вліяніемъ высшаго общества, которое не могло понять этого простого человѣка, произошла ужасная духовная катастрофа, и онъ палъ. Окруженіе, которое хотъло, чтобы это случилось, оставалось равнодушнымъ и считало все происшедшее чъмъ-то несерьезнымъ». Владыка Өеофанъ увъщалъ его измънить образъ жизни, но было уже поздно. Позднъе, подъ вліяніемъ точныхъ, документальныхъ данныхъ, владыка порвалъ съ Распутинымъ, несмотря на болъзненность разочарованія въ сибирскомъ странникъ. И разочарованіе это имъло подъ собой серьезныя основанія. Такъ дочь Григорія Распутина Матрена Соловьева-Распутина показала слъдователю Н. А. Соколову въ декабръ 1918 г.: «Онъ замъчательно хорошо говорилъ о Богъ, когда бывалъ пьяный. Какъ я уже говорила, уходя странствовать, онъ бросилъ пить. Но въ Петроградъ онъ снова вернулся къ вину и пилъ много. Больше всего онъ любилъ мадеру и красное вино. Пилъ онъ дома, но больше въ ресторанахъ и у знакомыхъ. Царская Семья знала, что онъ пьетъ, и осуждала его за это. Говорили ему объ этомъ и мы. Всегда для всъхъ у него былъ одинъ отвътъ: «Не могу запить того, что будетъ послъ». Мысль его заключалась въ томъ, что онъ ждалъ чего-то худаго для родины въ будущемъ, и хотълъ потопить въ винъ свое горькое чувство отъ сознанія нехорошаго будущаго». Послъдній комендантъ Царскосельскаго дворца Воейковъ, разсказывалъ, что Распутинъ дъйствительно останавливать кровотеченіе у наслѣдника, и не разъ спасалъ ему жизнь, однако бъда была въ томъ, что порой онъ былъ настолько пьянъ, что его невозможно было доставить во дворецъ. Если помощь требовалась срочно, то къ нему подносили телефонъ и Распутинъ, бесъдуя съ царевичемъ, по телефону останавливалъ кровотеченіе. Въ распоряженіи изслѣдователей имѣются неопровержимыя свидътельства о разгульномъ образъ жизни Распутина, зафиксированныя опиравшимися на безпристрастную и объективную информацію своей многочисленной руководителей россійскихъ Напримъръ, воспоминанія генерала А. И. Спиридовича,

начальника личной охраны Государя въ 1913-1916 гг., и начальника Петроградскаго охраннаго отдѣленія въ 1915-1917 гг. К. И. Глобачева. Послѣдній лично отвѣчалъ за охрану и наблюденіе за Распутинымъ въ послѣдніе годы его жизни. Въ теченіе цѣлаго почти дня его посѣщали лица, принадлежавшія къ разнымъ слоямъ общества и разнаго служебнаго и общественнаго положенія. Одни здѣсь бывали изъ-за личныхъ симпатій къ Распутину, другія — ища его протекціи, а третьи просто въ надеждѣ около него набить карманъ. Списокъ лицъ, посѣщавшихъ Распутина по тѣмъ или другимъ причинамъ, былъ очень великъ.

# ...отношеніе къ Распутину многихъ его выдающихся современниковъ было крайне отрицательнымъ.

Кромъ того, были и зависимости отъ личныхъ симпатій Распутина въ данный моментъ. Наиболъе преданными его друзьями были женщины — дамы-почитательницы, которыя върили въ него какъ въ святаго. Не будучи ни почитателемъ, ни врагомъ Распутина, Глобачевъ довольно безпристрастно описалъ его повседневную жизнь, которую зналъ лучше другихъ. По мнънію Глобачева, Григорій Ефимовичъ былъ просто умнымъ мужикомъ, которому повезло и который пользовался большимъ довъріемъ. Кромъ того Глобачевъ подтверждаетъ тъсные контакты Распутина съ такими темными личностями, какъ «докторъ тибетской медицины» Бадмаевъ, извъстные банкиры Манусъ и Рубенштейнъ, которые проводили черезъ него крупныя финансовыя операціи. Кром'в того, недостойное поведенін Распутина было неоднократно зафиксировано въ дневникахъ наружнаго наблюденія.

Неудивительно, что отношеніе къ Распутину многихъ его выдающихся современниковъ было крайне отрицательнымъ. Вотъ что вспоминалъ о встрѣчѣ со «старцемъ» Петръ Аркадьевичъ Столыпинъ: «Онъ бѣгалъ по мнѣ своими бѣлесоватыми глазами, — говорилъ Столыпинъ, — и произносилъ какія-то загадочныя безсвязныя изреченія изъ Священнаго Писанія, какъто необычно водилъ руками, и я чувствовалъ, что во

мнѣ пробуждается непреодолимое отвращеніе къ этой гадинѣ, сидящей напротивъ меня. Но я понималъ, что въ этомъ человѣкѣ большая сила гипноза и что онъ на меня производитъ какое-то довольно сильное, правда отталкивающее, но все же моральное впечатлѣніе». Довольно сдержанно пишетъ о Распутинѣ фрейлина Императрицы А. А. Вырубова. Бывши по порученію царицы въ селѣ Покровскомъ она отмѣчаетъ враждебное отношеніе къ нему мѣстнаго духовенства и признаетъ, что оказавшіеся въ окруженіи Распутина проходимцы пользуясь его простотой увозили его съ собой и напаивали. Посѣтители

# Среди противниковъ Г. Распутина были и церковные дъятели, причисленные къ лику святыхъ

Распутина и его окруженіе оставили у Вырубовой непріятное впечатлѣніе. Негативно высказывались о Распутинѣ лица, входившія въ его ближайшее окруженіе, такіе какъ Иліодоръ (Труфановъ), министръ внутреннихъ дѣлъ Хвостовъ, бывшій директоръ департамента полиціи С. П. Бѣлецкій. Для многихъ высокопоставленныхъ государственныхъ дѣятелей былъ характеренъ взглядъ на Распутина какъ на двуличнаго человѣка, игравшаго роль простеца и юродиваго, и нанесшаго вредъ престижу царской власти, какъ въ высшемъ обществѣ, такъ и среди народа. Такого мнѣнія придерживались П. А. Столыпинъ, министръ внутреннихъ дѣлъ А. А. Макаровъ, оберъпрокуроръ Синода А. Д. Самаринъ и министръ двора графъ В. Б. Фредериксъ.

Γ. Среди противниковъ Распутина были церковные дъятели, причисленные къ лику святыхъ: Преподобномученица Елизавета Өеодоровна, мученики митрополитъ Кіевскій Владиміръ и Гермогенъ Тобольскій. Даже тѣ іерархи, которые поддерживали связи съ Распутинымъ и пользовались его покровительствомъ, старались не афишировать свои контакты съ нимъ. несмотря ОТР на то, ЧТО былъ связанъ со многими лицами, просившими его покровительства, и получавшими отъ него помощь и деньги, никто не высказался въ его защиту, какъ будто считалъ компроментирующимъ всякое упоминаніе о контактахъ съ нимъ.

Дальнъйшее пребываніе Распутина рядомъ съ Царской Семьей грозило окончательной дискредитаціей Верховной власти. Негативное отношеніе къ «старцу» интеллигенціи было не самымъ страшнымъ послъдствіемъ распутинщины. Страшнъе было отношеніе къ нему въ народной средъ. Въ докладъ депутата Государственной Думы В. А. Маклакова отъ 27 декабря 1916 г. о роли Распутина прямо говорится: «Сейчасъ въ умахъ и душахъ русскаго народа происходитъ самая ужасная революція, которая когда-либо имъла мъсто въ исторіи. Это не революція, это — катастрофа: рушится цѣлое вѣковое міросозерцаніе, вѣра народа въ царя, въ правду его власти, въ ея идею какъ Божественнаго установленія». Въ концъ концовъ ситуація разръшилась убійствомъ Распутина. Оно произошло въ ночь съ 16 декабря 1916 г. и было совершено группой лицъ преданныхъ близкихъ ко двору и преданныхъ царю. Апологеты Распутина говорятъ, что заговоръ устроили масоны, которые захотъли расправиться съ представителемъ народнаго благочестія, истиннымъ челов ткомъ изъ народа, какъ его характеризовала императрица. Документы о масонахъ начала XX въка настолько противоръчивы, что имъ можно приписать все, что угодно, было бы только желаніе. Распутина убили вовсе не революціонеры. Они не хотъли свергнуть монархію или отстранить отъ власти династію Романовыхъ. Крайне правый Пуришкевичъ, князь Юсуповъ женатый на племянницъ Государя Императора. Показателенъ самъ поводъ пригласить Распутина къ Юсупову. Они хотятъ познакомить его съ первой красавицей Петербурга и тотъ съ удовольствіемъ приходитъ. Вначалъ его хотятъ отравить цанистымъ каліемъ, который находился въ мадеръ и пирожныхъ. Причемъ приглашаютъ явно на тайное свиданіе — идетъ.

То, какъ общество восприняло извъстіе о гибели царскаго «друга» свидътельствовало о томъ, что процессъ десакрализаціи царской власти зашелъ очень далеко. Она вызвала въ обществъ ликованіе. Священномученица Елизавета Өеодоровна 18 декабря 1916 г. писала Великому Князю Дмитрію Павловичу и Княгинъ Юсуповой «Да укръпитъ Богъ Феликса послъ патріотическаго акта, имъ исполненнаго». «Всъ мои глубокія и горячія молитвы окружають васъ всъхъ за патріотическій актъ вашего сына. Да хранитъ васъ Богъ». Вскоръ послъ убійства Распутина Шульгинъ такъ оцъниваетъ это событіе: «...при всей его безцъльности, убійство Распутина было актомъ глубокомонархическимъ... Такъ его и поняли... Когда извъстіе о происшедшемъ дошло до Москвы (это было вечеромъ)

и проникло въ театры, публика потребовала исполненія гимна. И раздалось, можетъ быть, въ послѣдній разъ въ Москвѣ: «Боже, царя храни...» Никогда эта молитва не имѣла такого глубокаго смысла...». Семнадцать человѣкъ изъ ближайшаго окруженія Царя написали ему прошеніе о смягченіи мѣръ въ отношеніи великаго князя Дмитрія Павловича въ связи съ убійствомъ Распутина, которое расцѣнивалось ими въ качествѣ «патріотическаго акта». Даже въ ставкѣ Верховнаго Главнокомандующаго высшіе и низшіе чины поздравляли другъ друга цѣлуясь какъ въ день Пасхи.

Сторонники канонизаціи Распутина часто ссылаются на старца Николая Гурьянова (+ 2002 г.). Дъло въ томъ, что въ послѣдніе годы жизни о. Николая окружали сторонники (върнъе сторонницы) святости Г. Распутина. Его келейницы прославились распусканіемъ отъ его имени разныхъ слуховъ, въ томъ числѣ и о почитаніи имъ во святыхъ Ивана Грознаго и Григорія Распутина. Сейчасъ, послѣ кончины старца, эти слухи распускаются съ новой силой, потому что провърить ихъ достовърность уже никто не въ состояніи. Особенно муссируется эта тема бывшей его келейницей схимонахиней Николаей (Гроянъ) неизвъстно къмъ и гдъ постриженной. Пользуясь старческой немощью о. Николая его келейницы дълали фотографіи, на которыхъ онъ сидитъ съ иконой Распутина въ рукахъ. На мой взглядъ дъло въ томъ, что преисполненное любви сердце старца съ радостью воспринимало все хорошее, что говорилось о любомъ человъкъ, особенно приближенномъ къ Царскомъ Семьъ. Но у него не было возможности провърить эту информацію. Онъ не могъ заниматься въ архивахъ, общаться съ изслъдователями, бесъдовать съ историками. Свъдънія онъ получаль только отъ окружавшихъ его людей, тщательнымъ образомъ фильтровавшихъ поступавшую къ нему информацію. Отецъ Николай былъ молитвенникомъ, подвижникомъ и старцемъ, но онъ не былъ историкомъ, а въ каждомъ случаъ лучше довърять профессіоналамъ. Въ вопросахъ молитвы — молитвенникамъ, въ вопросахъ исторіи — историкамъ.

Почитаніе Григорія Распутина явленіе сравнительно недавнѣе. До 90-хъ годовъ прошлаго вѣка ни о какихъ сторонникахъ его канонизаціи не было извѣстно ни въ Россіи, ни, тѣмъ болѣе, заграницей. На мой взглядъ отсутствіе почитателей Распутина въ Русскомъ Зарубежьѣ объясняется тѣмъ, что въ эмиграціи оказалось много лицъ, связанныхъ со дворомъ (тѣ же, упоминавшіеся выше Воейковъ и Глобачевъ), которые помнили реальнаго Распутина, а не выдуманный позже миюъ о немъ. Корни почитанія «святаго старца» слѣдуетъ искать въ Россіи. Впервые почитаніе Распутина началось въ экзальтированомистической сектѣ «Богородичный центъ» или какъ она

иначе называется «Церковь Божіей Матери Державныя». Ссылаясь на «откровенія Богоматери», ея лидеръ Іоаннъ Бреславскій пишетъ: «Старецъ Григорій былъ для Императорской четы олицетвореніемъ россійской святости и богоносности. Государь буквально трепеталъ передъ «другомъ» какъ его ласково называли императоръ Николай и царица Александра («Бѣлый Свѣтъ Россіи» с. 20) Благоговѣнія еретиковъ передъ Распутинымъ не случайно. Согласно заключенію Синодальной комиссіи, «немногочисленныя сочиненія, приписываемыя Распутину, свидѣтельствуютъ не только о богословскомъ невѣжествѣ

## Почитаніе Григорія Распутина явленіе сравнительно недавнте.

сибирскаго «старца», но и о его приверженности духовнымъ настроеніямъ, свойственнымъ сектантамъ мистическо-харизматическаго толка». Обратимся къ наиболѣе важному изъ «произведеній» Г. Распутина — «Житію опытнаго странника». Какъ извѣстно, сектанты съ ненавистью относятся къ православному духовенству. У Распутина отношеніе къ нему сдержанно-критическое, но тоже скорѣе негативное. Хотя авторъ и призываетъ посѣщать храмъ Божій, участвовать въ таинствахъ и почитать священнослужителей, но красной нитью проходитъ представленіе о нихъ, какъ о немощныхъ, и нуждающихся въ снисхожденіи.

Подлиннымъ руководителями въ духовной жизни предстаютъне священники, а особыя «опытныя» люди, и что очень симптоматично, ихъ «опытъ» противопоставляется при этомъ «буквѣ», «учености». Именно «у избранниковъ Божіихъ», которые «будутъ сказыватъ не изъ книги, а изъ опыта», и «естъ совершенная любовь». Они могутъ поучатъ и священниковъ, и архіереевъ, у которыхъ «замираютъ уста и они противоръчитъ не могутъ», поскольку «ихъ ученіе остается ничтожнымъ и слушаютъ простыя слова твои. Эти опытные духовные странники, конечно же всегда гонимы, и гонимы въ первую очередь священниками, которые держатся за дешевую букву. Также и еретики «богородичники» заявляютъ, что Православная Церковь исповъдуетъ мертвую букву, въ то время какъ они

стоятъ на пути служенія въ духѣ. Въ реальной жизни это «служеніе въ духѣ» выражается въ нездоровой экзальтаціи и темномъ мистицизмѣ.

настоящее время, благодаря дъятельности околоцерковныхъ средствъ информаціи массовой и нъсколькихъ недобросовъстныхъ «историковъ» и писателей, кампанія по реабилитаціи и канонизаціи Распутина пріобрътаетъ все болъе широкій и крикливый характеръ. Слъдуетъ замѣтить, что дискуссію о героя сторонники стараются вести не на научныхъ площадкахъ, дабы

# Попытки осуществить канонизацію Г. Распутина чреваты нъсколькими негативными послъдствіями

привлекать вниманія серьезныхъ историковъ, а страницахъ публицистической и художественной литературы. Срочно создается свътлый образъ выходца изъ народа, свътлаго старца, друга Царской Семьи. Таковы сочиненія А. Н. Боханова, О. А. Платонова, С. В. Өомина (авторъ семитомнаго труда «Распутинъ: разслъдованіе»), уже упоминавшейся Татьяны Гроянъ «Мученикъ за Христа и за Царя Человъкъ Божій Григорій. Молитвенникъ за Святую Русь и Ея Пресвътлаго Отрока» Снято нъсколько художественныхъ фильмовъ, («Распутинъ», съ Жераромъ Депардье въ главной роли и «Григорій Р.» гдѣ главную роль играетъ извъстный россійскій актеръ Машковъ). Къ компаніи подключилась и популярный когда-то исполнительница народныхъ пѣсенъ и городского романса Жанна Бичевская, посвятившая Распутину пъсню. Всегда слѣдуетъ помнить, что художественныя произведенія это не научныя изслъдованія. Въ нихъ авторъ выражаетъ свое, субъективное видъніе того или иного событія или личности. Отъ него не надо непремѣнно ожидать объективности и безпристрастности. Но самымъ главнымъ оріентиромъ для насъ, православныхъ христіанъ, долженъ быть голосъ Церкви. Никакая, даже самая талантливо написанная книга, никакой, даже самый зрълищный и захватывающій фильмъ, никакой звонъ гитары, не должны въ нашемъ сознаніи перевъшивать мнъніе пастырей и архипастырей

Церкви.

Попытки осуществить канонизацію Г. Распутина чреваты нъсколькими негативными послъдствіями:

- 1. Во первыхъ, почитатели «старца Григорія» дѣлаютъ изъ него нѣкій символъ «народной православной традиціи», противостоящей «епископамъ чиновникамъ». Движеніе почитателей Распутина такимъ образомъ носитъ антицерковный характеръ. Уже послѣ того, какъ Комиссія по канонизаціи святыхъ Архіерейскаго Синода Русской Православной Церкви высказала свое авторитетное мнѣніе, отвергнувъ прославленіе Г. Распутина въ ликѣ святыхъ, его апологеты, тѣмъ не менѣе, самовольно почитаютъ его какъ святаго старца и мученика.
- 2. Во вторыхъ, канонизація такой личности какъ Распутинъ бросила бы тѣнь на Царскую Семью, подорвало бы довѣріе къ ихъ канонизаціи. Подобное дѣяніе было бы такъ же большимъ подаркомъ для антиправославно настроенныхъ средствъ массовой информаціи, давъ имъ поводъ для обливанія Церкви грязью.

Никакая группа людей не имъетъ право самовольно провозглашать кого-то святымъ, писать ему иконы и составлять службу, устраивая тъмъ самымъ самочиніе. Дабы пресъчь подобное творчество Архіерейскимъ Соборомъ Русской Православной Церкви заграницей еще 20 сентября 1978 года было принято опредъленіе о почитаніи непрославленныхъ мучениковъ и подвижниковъ и объ ихъ изображеніяхъ, въ которомъ ясно сказано, что: «Не допускаются ни въ церкви, ни дома иконы даже самыхъ почитаемыхъ людей, пока они не прославлены по ръшенію Высшей Церковной Власти». Если не допускаются иконы даже непрославленныхъ мучениковъ и подвижниковъ, то тъмъ болъе недопустимо, имъть иконописныя изображенія такихъ личностей какъ Распутинъ и Иванъ Грозный.

Но главная опасность въ томъ, что сторонники канонизировать Распутина во что бы то ни стало провоцируютъ нестроенія въ Церкви, противопоставляють себя священноначалію. Глава Комиссіи по канонизаціи Митрополитъ Крутицкій и Коломенскій справедливо замъчаетъ: «Иниціаторы этой канонизаціи не могутъ не сознавать, что само обсужденіе такого прославленія способно вызвать (и уже вызвало) смущеніе среди православныхъ върующихъ, ведетъ къ соблазну и дискредитаціи самой идеи канонизаціи святыхъ. Наша общая задача и отвътственность не допустить расшатыванія церковнаго корабля». А намъ нужно быть бдительными и не дов фрять легков фрно всевозможным ъслухамъ, разговорамъ, фильмамъ, и даже «историкамъ» и «писателямъ», а свъряться съ мнѣніемъ Церкви. Возлюбленные! Не всякому духу върьте, но испытывайте духовъ, отъ Бога ли они, потому что много лжепророковъ появилось въ мірѣ (1 Іоан. 4, 1).

#### Примѣчанія

Анашкинъ Д. П. «Законодательство Русской Православной Церкви Заграницей 1921 – 2007». Москва. 2013

Архіерейскій Соборъ Русской Православной Церкви. Приложеніе № 4 къ докладу Митрополита Крутицкаго и Коломенскаго Ювеналія, Предсѣдателя Комиссіи по канонизаціи святыхъ. <u>Къ вопросу о канонизаціи царя Ивана Грознаго и Г. Е. Распутина</u>.

Данилевскій И. Н. Видео-лекція о Григоріи Распутинъ.

Кураевъ Андрей діак. «<u>Григорій Распутинъ какъ знамя</u> русской Реформаціи»

Мановцевъ Андрей Анатольевичъ «Горькая Тема: Распутинъ (къ столътію мученической кончины)».

Николай и Александра. Распутинъ.

О протоіере в Никола в Гурьянов в и антиправославном в почитаніи Распутина.

Преподобномученица Великая Княгиня Елизавета Өеодоровна «Письма о Распутинъ»

Фирсовъ С. Л. «Распутинъ и Церковь» / Глава изъ книги "Русская Церковь наканунъ перемънъ (конецъ 1890-х - 1918 гг)". - М.: Духовная библіотека, 2002

Цыпинъ Владиславъ прот., Кураевъ Андрей протодіак., Макарій архим. (Веретенниковъ), Бегловъ Алексѣй, Дворкинъ Александръ. <u>Канонизація Ивана Грознаго и</u> Григорія Распутина.

Шаргуновъ Александръ. <u>Прот. Г. Распутинъ: опасность раздъленія въ Церкви</u>.

Русская Православная Церковь отказалась канонизировать Распутина и Ивана Грознаго

Тюменцы не готовы назвать Распутина «святымъ»

# Чудеса отъ иконы свят. Николая

Текстъ воспоминаній неизвъстнаго автора, приводимый ниже, въ оригиналь не имъетъ названія. Ихъ писала женщина по скромности своей не пожелавшая оставить свое имя. Она покинула Россію посль событій 1917 г. Неизвъстно время и мъсто ея кончины... Но остались воспоминанія, написанныя ея рукой. Съ первыхъ строкъ передъ нами предстаетъ обликъ старой Самары начала XX-го въка. Трогательно разсказывается о Иверскомъ женскомъ монастыръ, стоящемъ на берегу Волги, его исторіи и святыняхъ.

Событія въ повъствованіи происходять и въ Самаръ, и въ подмосковной дворянской усадьбъ, въ Ярославлъ и снова переносятся въ Самару, разсказывая о чудесахъ, связанныхъ съ иконой Святителя Николая, которая послъдовала вмъсть съ авторомъ на чужбину...

Текстъ воспоминаній написанъ отъ руки по старой орвографіи

#### 1945 г. Германія

Я не называю своей фамиліи для того, чтобъ не подумалъ кто-нибудь о моемъ желаніи превозноситься, передавая исторію, необычайныхъ, чудесныхъ явленій, бывшихъ со мной, съ связи съ иконой Святителя Николая.

Начну съ того, какъ эта икона, при какихъ обстоятельствахъ, когда и гдѣ мнѣ досталась.

Я вырастила семерыхъ дѣтей. Дѣти были моимъ счастьемъ, моей радостью и моей жизнью. Сейчасъ мнѣ 71 г., живу въ чужой странѣ только воспоминаніемъ и молитвой о нихъ. Старшая дочь и второй сынъ скончались 10 лѣтъ тому назадъ, а о оставшихся ничего не знаю. Если Господь приведетъ, то напишу когда-нибудь подробно о всей своей жизни исполненной, особенно за послѣдніе 27 лѣтъ, всякихъ превратностей и особыхъ переживаній, почти всегда связанныхъ съ этой иконой. Старшіе дѣти сами были свидѣтелями всего мною описаннаго, младшіе, помимо того, выросли въ твердой вѣрѣ въ чудеса, которыя Святитель Николай явилъ надъ ними въ ихъ младенчествѣ.

Кромъ дътей у меня по земному шару разбросано много

близкихъ родственниковъ, внуковъ, племянниковъ и другихъ. Очень надъюсь, что если кто-нибудь изъ нихъ живъ, и будутъ еще на землѣ мирныя времена, прочитаютъ это мое повъствованіе. Богъ даетъ, что по молитвамъ святаго Угодника они пребываютъ въ върѣ и не усомнятся въ праведности моихъ словъ.

Въ 1902 г. мой мужъ по служебнымъ обязанностямъ былъ назначенъ въ Самару. По пріѣздѣ я сдѣлала визитъ къ мѣстному Владыкѣ Гурію¹, и игуменъѣ женскаго монастыря. Монастырь расположенъ на берегу Волги, на самой окраинѣ города и всь окруженъ садами². Въ

этомъ мѣстѣ паромъ и потому, мимо монастыря, всегда по извъстнымъ часамъ было большое движеніе. Когда я входила въ ворота, то замътила на противоположной сторонъ дороги маленькую, деревянную, темнокоричневаго цвѣта часовенку, стоявшую лицомъ къ Волгъ. Я не обратила на нее особаго вниманія, не зная даже пустая она или нътъ, а оказалось, что по Божіему усмотрѣнію часовня эта сыграла великую роль въ моей жизни. Теперь, черезъ тридцать три года и за тысячи верстъ отъ Самары, я ежедневно переношусь туда, и мысленно молюсь передъ чудесной иконой Казанской Божіей Матери. Послъдній разъ я была тамъ въ 1912 г.

На вопросъ игуменьи<sup>3</sup>, замътила ли я часовенку противъ воротъ, я отвътила,

что взглянула на нее и только. Тогда она мнѣ повѣдала слѣдующее: въ сороковыхъ годахъ XIX-го столѣтія Самара горѣла, пожаромъ былъ охваченъ чуть ли не весь городъ, и сгорѣло нѣсколько десятковъ церквей. По окончаніи пожара очень большое количество обугленныхъ иконъ было сложено въ подвалъ подъ трапезной монастыря. Тамъ они лежали до 1900 г. Подвалъ, въ виду расширенія монастыря, понадобился для склада дровъ.

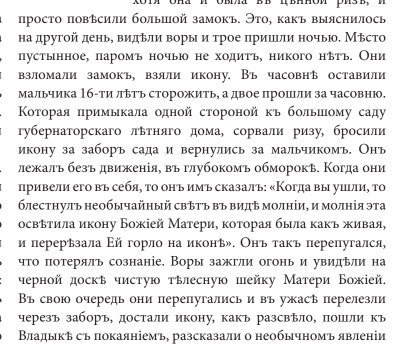
Не зная какъ быть, игуменья обратилась къ Владыкъ. Владыка сказалъ, что произведетъ обрядъ сжиганія иконъ. На Волгъ былъ устроенъ помостъ съ котораго послъ сжиганія онъ долженъ былъ пепелъ пустить по водъ. Часовня съ незапамятныхъ временъ стояла пустая и немного покосившаяся отъ времени. Когда стали выносить иконы изъ подвала, то матушка игуменья говоритъ: «Владыка, давайте посмотримъ, можетъ среди обгорълыхъ иконъ найдемъ такую, которая не совсъмъ испорчена пожаромъ и поставимъ ее въ часовню, и монахиню со

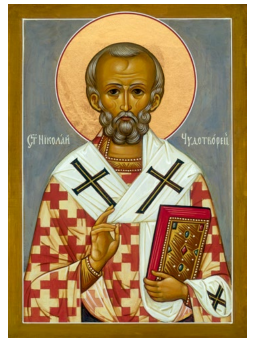
сборомъ. У дверей и поставимъ. Благодаря парому, мъсто людное».

Сколько ни смотрѣли, ни одной иконы хоть скольконибудь сохранившейся не нашли. Всѣ же взяли двѣ большихъ доски, велечиной около двухъ аршинъ въ высоту и больше аршина въ ширину на которыхъ не было ни одной черточки, признаковъ иконъ и при дотрагиваніи разсыпались вздутые черные пузыри отъ бывшихъ красокъ.

На свѣтѣ не можетъ ничего быть случайнымъ, а потому и то, что произошло въ тотъ день не было случайностью,

а произволеніемъ Божіимъ, какъ начало чудеснаго обновленія этихъ иконъ. Пришелъ кто-то неизвъстный и поставилъ въ часовню икону Свят. Николая въ очень цѣнной ризѣ и ушелъ. Монахиня, поставленная для сбора у дверей часовни, сообщила объ этомъ игуменіи монастыря. Конечно всѣхъ поразило это, т. к. никто и не запомнитъ съ какихъ поръ часовня стояла пустая, и, кромѣ того, никому не было извъстно, что въ тотъ день будутъ поставлены туда эти двъ обугленныя доски, бывшія прежде иконами. По обсужденіи вопроса, какъ поступить съ иконой на ночное время, поръшили, что взять ее на ночь никто не имъетъ права, разъ она поставлена въ часовню. Поставить сторожа не нашли мужчинъ ради одной иконы, хотя она и была въ цѣнной ризѣ, и





свят. Николай

и отдали ему и икону и ризу. Утромъ же Владыка поъхалъ въ монастырь, гдѣ уже была обнаружена покража. Уже сбирались люди и всѣ поражались, видя, какъ живую, шейку на черномъ фонѣ. Немедленно былъ отслуженъ молебенъ, поставлено паникадило, и слухъ, тоже съ быстротой молніи распространился объ этомъ чудѣ.

Это было только начало!

На иконъ начали появляться болъе свътлыя пятна, подъ которыми постепенно, какъ бы заполнялись матеріей вздутые пузырьки, они съъживались, и на этихъ мъстахъ сами собой возстанавливались дивныя краски. По окончаніи матушкинаго разсказа, я сейчасъ же пришла въ часовню. Это было черезъ два года со дня перенесенія иконъ изъ-подъ трапезной. Вотъ, что я увидъла: очень маленькая часовенька, буквально залитая свътомъ отъ массы свъчей и разноцвътныхъ лампадъ. Направо, отъ двери, въ глубинъ часовни двъ иконы: та, что правъе, представляла изъ себя черную доску безъ какихъ либо другихъ признаковъ, на лѣвой же иконѣ яснѣе изображеніе Божіей Матери Казанской, было мъстами совершенно чистое, а мъстами какъ черными пятнами покрыто. Ликъ Божіей Матери и Младенца былъ еще весь пестрый, то тѣлесный, то черный отъ пузырей и на мѣстѣ глазъ были черныя пятна. На стънахъ часовни висъло много небольшихъ пожертвованныхъ богомольцами иконъ. Помъститься въ часовнъ могли не болъе 15-ти человъкъ и то въ большой тѣснотѣ. Было уже не одно, а три-четыре большихъ подсвъчника съ <...>, которые занимали много мъста.

Пять лѣть я прожила въ Самарѣ, и имѣю великое счастье наблюдать постепенное, не только очищеніе, но возстановленіе лѣвой иконы. Черезъ пять лѣтъ это была такой необычайной красоты икона, какой я въ жизни не встрѣчала. Передъ отъѣздомъ изъ Самары въ 1907 г. на правой иконѣ очистились верхнія части ушей у Спасителя и отчасти Евангеліе въ Его рукахъ.

Лътомъ мы уъхали на три мъсяца подъ Москву къ моимъ родителямъ, но одно лъто провели на дачъ вблизи Самары. Въ часовнъ я бывала какъ только могла часто, а иногда каждый день подрядъ, обычно около трехъ часовъ вечера. Настроеніе было совсъмъ особое, чудесное, непередаваемое.

Въвиду массы исцъленій часовню посъщали богомольцы съ утра до вечера. Безпрерывно служились молебны. Приходящіе ударяли въ колоколъ у воротъ, и на звонъ выходилъ священникъ и пъвчіе монахини. Представьте себъ картину. Зимой, ясное звъздное небо, открытая дверь у часовни, изъ которой льется масса свъта, и хоръ монахинь, поющихъ у дверей, на открытомъ воздухъ, т. к. повторю, что войти внутрь могло только нъсколько человъкъ, и это

на фонъ громадной снъжной равнины замерзшей Волги, а лътомъ у плещущейся красавицы ръки.

Явленіе возстановленія было до того необычайнымъ, что имъ заинтересовались умы и сердца не только върующихъ, но и міръ атеистовъ пришелъ въ движеніе. Поднялись разговоры, что это дѣло людскихъ рукъ и что это секретъ монахинь. Въ то время губернаторомъ Самары былъ Владиміръ Семеновичъ Брянчаниновъ, племянникъ Епископа Игнатія<sup>4</sup>, человѣкъ глубоко вѣрующій, и самъ наблюдавшій съ благоговѣніемъ за этимъ чудеснымъ явленіемъ.

#### ПРИМЪЧАНІЯ

- 1. Гурій (въ міру Сергъй Васильевичъ Буртасовскій, 1845-1907), епископъ Симбирскій и Сызранскій. Родился въ селъ Буртасы, Казанской губерніи. На Самарской каюедръ съ 1892 г. Умеръ и похороненъ въ Симбирскъ.
- 2. Рѣчь идетъ о Иверскомъ женскомъ монастырѣ. Основаніе обители связано съ возникновеніемъ въ Самарѣ въ 1850 г. женской православной общины. Съ 1860 г. община была преобразована въ общежительскій монастырь. Въ 1919 г. обитель была закрыта. Возрожденіе монастыря началось съ 1991 г.
- 3. Рѣчь идетъ о игуменьѣ монастыря въ то время Өеофаніи (Немерцаловой). Болѣе подробныхъ свѣдѣній о ней пока не найдено.
- 4. Александръ Семеновичъ Брянчаниновъ (1843-1910). Россійскій государственный дѣятель, губернаторъ Самары съ 1891-го по 1904 г. Племянникъ прославленнаго въ ликъ святителя въ 1988 г. Игнатія Брянчанинова (1807-1867), память 30 апръля/13 мая.

Продолженіе слюдуетъ

Андрей Любимовъ, публикація, комментарій и примъчанія



## ПРОТОІЕРЕЙ СТЕФАНЪ ЛЯШЕВСКІЙ

1899-1986

#### МАТЕРІАЛЫ КЪ БІОГРАФІИ

ъ послъднемъ номеръ «Православной Руси» была закончена публикація воспоминаній о. Стефана Ляшевскаго объ отцъ Іосіи. Мы узнали о церковной жизни Таганрога послъ переворота 1917 г., о духовномъ ростъ молодого тогда еще человъка С. Н. Ляшевскаго. Нъкоторыя событія и ихъ подробности изъ церковной жизни Таганрога того времени еще появятся на страницахъ «Православной Руси». Сейчасъ же вернемся въ то время за тъмъ, чтобы узнать нъкоторыя подробности изъ біографіи С. Ляшевскаго.

Въ записной книжкѣ о. Стефана, среди множества краткихъ сообщеній, была обнаружена слѣдующая запись: «Первое мое служеніе Церкви въ стихарѣ Архангело-Михайловской церкви, гдѣ отецъ былъ священникомъ, и гдѣ я былъ крещенъ»¹.

Далѣе о. Стефанъ пишетъ объ участіи въ организаціи православнаго Братства въ Кресто-Воздвиженскомъ Архіерейскомъ храмѣ, которое просуществовало тамъ до 1922 г., когда храмъ былъ захваченъ обновленцами. Послѣ чего и было рѣшено основать катакомбную церковь Покрова Пресвятой Богородицы, въ которой службы проходили до осени 1923 г. Далѣе церковное послушаніе С. Ляшевскій несъ въ храмѣ святителя Николая въ Таганрогѣ съ 1924-го по 1935 г. О своемъ арестѣ онъ записалъ: «Сосланъ въ Сибирь по церковному дѣлу съ 1936 г. по 1939 г.»²

Путь къ священнослуженію С. Ляшевскій началь съ посвященія его въ діакона 26 января 1943 года въ возвращенномъ въ лоно Православной церкви послѣ обновленцевъ Кресто-Воздвиженскомъ Архіерейскомъ храмѣ. На слѣдующій день о. Стефанъ былъ возведенъ въ санъ іерея владыкой Іосифомъ (Черновымъ), епископомъ Таганрогскимъ.

Много лѣтъ спустя, отецъ Стефанъ вспоминалъ это событіе въ письмѣ владыкѣ Іосифу (Чернову), въ бытность его митрополитомъ Алма-Атинскимъ и Казахстанскимъ: «Получилъ Ваше письмо въ день святителя Іоанна Златоуста, въ памятный день моего посвященія и «помянулъ дѣла древнія» и былъ сердцемъ и душой съ Вами на Литургіи. Земной Вамъ поклонъ отъ меня.

Вспомнилось мнѣ, какъ я получилъ день посвященія иконку святителя Іоанна Златоуста, которая всегда со

мной. Въ нее я вставилъ частицу его святыхъ мощей, полученныя мною лѣтъ двадцать тому назадъ отъ моего друга, у котораго былъ другъ хранитель святыхъ мощей Святителя» $^3$ .

Отецъ Стефанъ повъдалъ о своей довоенной жизни, находясь уже въ эмиграціи въ Германіи, своему новому знакомому Николаю Сергъевичу Пашину. Вотъ какъ Н.С. Пашинъ отобразилъ это знакомство въ своемъ дневникъ въ 1945 г.: «23 марта, пятница. Среди новыхъ людей, съ которыми я успълъ познакомиться, въ Гамбургъ, мое вниманіе особенно привлекаетъ священникъ крохотной русской домашней церкви — отецъ Стефанъ Ляшевскій, человъкъ довольно замъчательной біографіи, хорошаго образованія и, кажется, большаго и великодушнъйшаго сердца.

Ему около сорока лътъ или чуть-чуть больше. Инженеръгеологъ по образованію, онъ до преосвященства занимался также исторіей и археологіей и, по его словамъ, около десяти лътъ работалъ надъ нъсколькими очень интересными историко-археологическими темами, съ жизнью Востока и, въ особенности, съ научнымъ обоснованіемъ библейской миоологіи. Эти изысканія, какъ и слъдовало ожидать, привели его въ Совътской Россіи въ тюрьму, затъмъ на каторгу, гдъ онъ пробылъ около пяти лътъ. Но и въ сибирской глуши, работая въ геологической партіи, онъ старался продолжать свои изысканія и наблюденія, которыя, по его словамъ, все больше убъждали его въ томъ, что историко-археологическіе данные послѣднихъ лѣтъ и Библія не только не противорѣчатъ другъ другу, но, напротивъ, совершенно согласуются и служатъ взаимнымъ дополненіемъ.

По выходѣ изъ тюрьмы его ожидалъ большой ударъ. Другъ о. Стефана, опасаясь обыска на его квартирѣ, сжегъ всѣ рукописи своего пріятеля — плоды десятилѣтнихъ его трудовъ.

— Самымъ страшнымъ моментомъ моей жизни, — разсказывалъ мнѣ о. Стефанъ — былъ не арестъ, не то, что я испыталъ въ тюрьмѣ и въ ссылкѣ, а та именно минута, когда я узналъ о гибели всѣхъ моихъ изысканій. Когда жена сообщила мнѣ объ этомъ, то я вдругъ почувствовалъ, что у меня страшно чешутся руки. Я мазалъ ихъ вазелиномъ, держалъ въ холодной водѣ, но ничего не помогало. Это продолжалось ровно сутки. А черезъ сутки вся кожа съ рукъ вдругъ слезла, какъ перчатки, и боль прекратилась. Такого страннаго нервнаго тика я не встрѣчалъ ни у кого.

Вскорѣ послѣ этого инженеръ принялъ преосвященство. Въ санѣ священника онъ попалъ на территорію, оккупированную нѣмцами, и вмѣстѣ съ ними ушелъ въ Германію. Нѣкоторое время онъ жилъ въ Потсдамѣ, а затѣмъ переселился сюда и служитъ вмѣстѣ съ другимъ

священникомъ, о. Александромъ, въ маленькой русской церковкъ»<sup>4</sup>.

Оказавшись въ Германіи, отецъ Стефанъ былъ принялъ въ юрисдикцію Русской Зарубежной Церкви, и продолжилъ свою пастырскую дъятельность въ эмиграціи: «...въ отличіе отъ многихъ православныхъ священниковъ, о. Стефанъ не ограничиваетъ своей духовной дъятельности амвономъ. До послъдняго времени онъ постоянно разъъзжалъ по лагерямъ русскихъ рабочихъ и военноплънныхъ, чтобы донести до этихъ обездоленныхъ людей слово Божіе и правду. Его разсказы о томъ, какъ принимаются слова любви, правды и справедливости бывшими совътскими людьми, не слыхавшими доселъ ничего, кромъ гнусной пропаганды человъконенавистничества, — замъчательны и могутъ служить, что несмотря на всъ усердіе, большевикамъ такъ и не удалось убить въ нашемъ народъ живую душу»<sup>5</sup>.

Ниже публикуется отчетъ о церковной дъятельности о. Стефана Ляшевскаго, поданный имъ Серафиму (Ляде), митрополиту Берлинскому и Германскому.

Въ частности, въ текстъ отчета упоминается лютеранская кирха св. Іоанна, въ которой была устроена православная церковь. О дъятельности этого прихода въ честь св. Прокопія Любекскаго подробно разсказывалось въ письмъ Митрополиту Серафиму (Ляде), составленномъ архимандритомъ Наванаиломъ (Львовымъ), іеромонахомъ Виталіемъ (Устиновымъ) и о. Стефаномъ Ляшевскимъ: «30-го апръля н. с. мы — архимандритъ Наванаилъ, настоятель Берлинскаго каведральнаго собора, и его помощникъ, іеромонахъ Виталій10, покинувъ, согласно предписанію Вашего Высокопреосвященства, въ послъднюю минуту Берлинъ, прибыли въ Гамбургъ.

Здѣсь кромѣ церкви св. Николая братства св. Владиміра, предназначенной по преимуществу для нуждъ эмиграціи существуетъ еще и приходъ для обслуживанія религіозныхъ нуждъ рабочихъ, возглавляемый священникомъ о. Стефаномъ Ляшевскимъ, пользовавшійся для богослуженія лютеранской кирхой св. Іоанна.

О. Стефанъ отнесся къ архим. Наванаилу и о. Виталію съ полной братской любовью и предупредительностью и пожелалъ вступить въ число сотрудниковъ братства преп. Іова, возглавляемаго Высокопреосвященнымъ Виталіемъ, архіепископомъ Джерсейситскимъ11.

Польза церковнаго дъла въ Гамбургъ въ настоящій переходный моментъ подсказывало этотъ актъ какъ наиболъе правильный.

Такимъ образомъ, мы трое: архимандритъ Наванаилъ, священникъ Стефанъ Ляшевскій и іеромонахъ Виталій, составили церковное ядро для возможной посильной церковной работы.

Кирха св. Іоанна, которой мы пользовались для богослуженія, была взята англійскимъ военнымъ духовенствомъ для англиканскихъ богослуженій, но по нашему ходатайству англійскими военными властями намъ предоставленъ домъ со значительной залой и небольшой квартирой, въ которой мы устроили церковь въ честь блажен. Прокопія Любекскаго, Устюжскаго чудотворца, и подворье братства преп. Іова Почаевскаго, въ качествъ таковаго наше учрежденіе получило признаніе англійскихъ военныхъ властей въ Гамбургъ.

Передъ нами открылась очень большая сфера дъятельности по оказанію юридической помощи тъмъ изъ нашихъ пасомыхъ, которые желали избъжать насильственной репатріаціи. Мы всецъло взяли на себя дъло сношенія между ними и англійскими властями. Первымъ такимъ актомъ было обезпеченіе лагеря въ 581 человъкъ возможности не ъхать въ нежелательномъ направленіи. Въ настоящее время этотъ лагерь разросся въ 1300 человъкъ. Онъ окормляется наши въ духовномъ отношеніи еженедъльнымъ богослуженіемъ въ немъ и еженедъльными же въ немъ уроками Закона Божія.

Такая же юридическая помощь оказывается нами большему числу нашихъ прихожанъ, проживающихъ на частныхъ квартирахъ.

Въ церкви богослуженіе совершается ежедневно, и еженедъльно ведутся уроки Закона Божія для дътей и для взрослыхъ.

При церкви создана страннопріимница, въ которой могутъ останавливаться на сутки люди, пріѣзжающія въ Гамбургъ и не имѣющіе возможности остановиться въ другомъ мѣстѣ, такъ какъ жилищная нужда въ Гамбургѣ очень велика»<sup>6</sup>.

Отчетъ напечатанъ на пишущей машинкъ.

#### **ПРИМЪЧАНІЯ**

- 1. Reverend Stefan Liashevskii Papers, Box 1, Folder 23. Отецъ протоіерея Стефана, Николай Михайловичъ Ляшевскій, былъ священникомъ въ Таганрогъ и долгое время служилъ въ храмъ архангела Михаила (не сохранилась). Пока о немъ нътъ болъе подробныхъ свъдъній.
- 2. Тамъ же. Box 1, Fol. 23.
- 3. Тамъ же. Вох 1, Fol. 11. Письмо о. С. Ляшевскаго митрополиту Іосифу (Чернову) отъ 11 февраля 1965 г. Митрополитъ Іосифъ (въ міру Иванъ Михайловичъ Черновъ, 1893-1975). Родился въ г. Могилевъ. Въ 1910 г. поступилъ въ Белыничевскій Рождество-Богородицкій монастырь Могилевской епархіи. Былъ келейникомъ намъстника монастыря архимандрита Арсенія (Смоленца). Въ 1918 г. постриженъ въ монашество. Въ

1925 г. былъ арестованъ. Въ 1932 г. хиротонисанъ во епископа Таганрогскаго. Въ 1935 г. былъ арестованъ срокомъ на 5 лѣтъ по обвиненію въ «антисовѣтской агитаціи». Послѣ освобожденія высланъ въ г. Азовъ. Въ 1944 г. вновь арестованъ срокомъ на 10 лѣтъ. Съ 1960 по 1975 гг. — Митрополитъ Алма-Атинскій и Казахстанскій. Рукополагалъ въ санъ іерея о. Стефана Ляшевскаго 27 іюня 1943 г.

- 4. Пашинъ Н. С. Изъ дневниковъ «пропавшаго безъ въсти», «Новый Журналъ», № 268 сс. 271-272. (Публ. Андрей Любимовъ) Николай Сергъевичъ Пашинъ, (наст. Пасхинъ) 1908-1976. Публицистъ, переводчикъ. Братъ писателя С.С. Максимова (наст. Пасхинъ) 1916-1967.
- 5. Тамъ же, с. 272.
- 6. Тамъ же. «Новый Журналъ», № 272, сс. 230-231.

#### Его Высокопреосвященству Высокопреосвященнъйшему Серафиму Митрополиту Берлинскому и Германскому

Отчеть о церковной дъятельности въ округахъ: Мекленбургскомъ, Шлезвигъ-Голштинскомъ, и городъ Гамбургъ съ 1-го декабря 1944 г. по 1-е сентября 1945 г.

Указомъ Вашего Высокопреосвященства и выданнымъ мнѣ удостовъреніемъ отъ 26 декабря 1944 г. за № 2113/44, я былъ назначенъ священникомъ трехъ вышеуказанныхъ округовъ для обслуживанія русскихъ рабочихъ, находящихся въ лагеряхъ.

Такъ какъ я не сдълалъ своевременно отчета о моей предшествующей дъятельности въ Германской епархіи въ качествъ разъъзднаго священника по указанію Вашего Высокопреосвященства, то считаю необходимымъ сдълать краткій отчетъ объ этомъ сейчасъ.

Будучи прикомандированъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ къ Берлинскому Каоедральному Собору еще въ ноябръ 1943 г., я съ Вашего благословенія дълалъ попытки возстановить православную чешскую церковь въ городъ Прагъ. Причемъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ мнъ было дано право въ случаъ успъха дъла открывать православные приходы и въ другихъ городахъ Чехіи. Всъ мои переговоры и хлопоты по этому вопросу передъ германскимъ властями Протектората не увънчались успъхомъ, послъ чего я возвратился въ Берлинъ на Вербной недълъ и на Пасху уже былъ посланъ Вашимъ Преосвященствомъ въ городъ Йену въ Тюрингію для

совершенія тамъ Пасхальнаго Богослуженія, что и было мною исполнено.

Затѣмъ наступилъ цѣлый рядъ поѣздокъ по указанію Вашего Преосвященства въ города: Обергаузенъ и Люненъ-Зюдъ въ Рейнской области, затѣмъ въ городъ Хаммерштейнъ въ Помераніи, гдѣ мною была основана постоянная церковь въ огромномъ лагерѣ военноплѣнныхъ, а по моему представленію было Ваши дано разрѣшеніе архієпископу Александру¹ рукоположить діакона Григорія Каштаньяна² въ священники для этой церкви. Потсдамская церковь снабдила этотъ походный храмъ облаченіемъ, утварью, книгами и прочее.

Затѣмъ Вы командировали меня нѣсколько разъ въ городѣ Бременъ, гдѣ я совершалъ богослуженія.

Къ этому же времени я былъ назначенъ постояннымъ священникомъ для трехъ округовъ, гдѣ мнѣ удалось за короткій промежутокъ времени совершить богослуженія въ слѣдующихъ городахъ: Шверинъ, Висмаръ, Ростокъ, Фестункъ-Денитцъ, Людвиглюстъ, Рыбницъ, Гюстрау, и еще нѣсколько лагерей въ деревняхъ. Въ связи съ огромными затрудненіями съ передвиженіями по желѣзнымъ дорогамъ въ началѣ 1945 г., я просилъ Ваше Высокопреосвященство назначить мнѣ помощника или выдѣлить въ самостоятельную единицу Мекленбургскій округъ, куда я рекомендовалъ священника отца Тихона, на что и было дано Ваше благословеніе. Съ тѣхъ поръ я больше въ Мекленбургскомъ округѣ не былъ и о дѣятельности отца Тихона тамъ не имѣю свѣдѣній.

Одновременно мнѣ стало извѣстно, что въ Бременъ долженъ поѣхать священникъ для Ольденбургскаго округа. Такъ какъ онъ туда не прибылъ, то я продолжалъ обслуживать православныхъ города Бремена и до настоящаго времени.

Основная же моя дѣятельность протекала въ городѣ Гамбургѣ, гдѣ было около 150-ти лагерей, или 17000 православныхъ.

Другъ православной церкви лютеранскій пасторъ докторъ богословія г-нъ Рейнгардтъ предоставилъ мнѣ свой зимній храмъ и въ честь Апостола Іоанна Богослова, гдѣ и совершались мною регулярно богослуженія при большомъ стеченіи народа.

Съ этого времени я сталъ выдавать метрическія выписи со своимъ штампомъ, получивъ изъ Епархіальнаго Управленія метрическую книгу, а всѣ предшествующія записи дѣлались или въ метрическую книгу Берлинскаго собора, или Потсдамской церкви, гдѣ я имѣлъ мѣсто жительства до переѣзда въ г. Гамбургъ. За это время мною было совершено болѣе ста крестинъ и нѣсколько десятковъ бракосочетаній.

Помимо богослуженій въ Іоганскирхъ, я совершалъ

литургіи въ большихъ лагеряхъ на окраинахъ Гамбурга тамъ, гдѣ выходные дни не совпадали съ воскресеніемъ. Такихъ богослуженій было 9, включая и лагерь военноплѣнныхъ румынъ, гдѣ мною была совершена литургія.

Всѣ мои ходатайства передъ властями о разрѣшеніи выѣхать въ лагеря Шлезвигъ-Гольштейна не были властями удовлетворены, такъ какъ эта зона считались пограничной полосой. Когда я пріѣхалъ самовольно въ городъ Любекъ и пытался тамъ совершить богослуженіе для православныхъ, то мнѣ было офиціально заявлено въ присутствіи моей переводчицы г-жи Коваркъ, что богослуженіе разрѣшается католическимъ, лютеранскимъ и уніатскимъ священникамъ, а православнымъ — нѣтъ, и я принужденъ былъ вернуться назадъ.

Считаю необходимымъ сообщить, что всѣ совершенныя мною за все время Божественныя литургіи ни разу не прерывались во время Евхаристическаго Канона, несмотря на алармы бомбардировки.

Незадолго до окончанія войны я обращался къ Вашему Высокопреосвященству съ предложеніемъ переѣхать въ Гамбургъ, какъ въ болѣе безопасное мѣсто по отношенію къ фронту, одновременно я дѣлалъ аналогичныя предложенія Высокопреосвященнѣйшему Митрополиту Анастасію, который, поблагодаривъ меня, сообщилъ, что собирается ѣхать на югъ Германіи, послѣ этого я писалъ еще цѣлому ряду знакомыхъ мнѣ архіереевъ, предлагая имъ переселиться въ Гамбургъ, снесясь предварительно съ Вами по этому вопросу, но было уже поздно и отвѣта я не получилъ, — а, между тѣмъ, нужда въ епископскомъ пребываніи въ Гамбургъ была очень велика, что и сказалось вскорѣ послѣ оккупаціи сѣверо-западной Германіи англійскими войсками.

На Британской зонъ страшно активизировались самосвятскіе архіереи, которымъ удалось захватить вліяніе въ цъломъ рядъ большихъ концентрированныхъ лагерей православныхъ людей, жившихъ нъкогда на территоріи Польши и поэтому не подлежащихъ отправкъ въ Совътскій Союзъ.

Къ моему счастью въ Гамбургъ прибылъ отецъ архимандритъ Наванаилъ съ іеромонахомъ Виталіемъ<sup>3</sup> передъ Пасхой, я предложилъ ему служить вмѣстѣ со мною въ Іоганскирхѣ Пасхальную Заутреню, гдѣ я, какъ младшій, уступилъ ему первенство.

Вскорѣ Іоганскирха была занята подъ Англиканскую гарнизонную церковь, и я написалъ прошеніе англійскимъ властямъ съ просьбой передать намъ свободное помѣщеніе для устройства церкви. Такъ какъ отецъ Наюанаилъ прекрасно владѣетъ англійскимъ языкомъ и жилъ довольно долго въ Англіи, то ему удалось получить помѣщеніе, гдѣ

мы устроили церковь и стали служить вмѣстѣ, причемъ настоятельство, совершенно естественно, должно было принадлежать отцу архимандриту. Такъ возникла церковь во имя Св. Блаженнаго Прокопія Любекскаго Устюжскаго Чудотворца. При храмѣ было создано подворье Братства Преп. Іова Почаевскаго, въ число членовъ какового я и вступилъ, являясь замѣстителемъ настоятеля храма. Снестись съ Вами не представлялось никакой возможности, а жизнь и церковная польза подсказывали, что первенство въ нашемъ церковномъ округѣ должно принадлежать отцу архимандриту, такъ какъ его связи съ англійскими властями давали ему широкое поле дѣятельности.

Я думаю, что не погръшалъ передъ Вашимъ Высокопреосвященствомъ, надъясь на Ваше послъдующее одобреніе, что настоятельство мною было уступлено о. архимандриту, такъ какъ иначе невозможно было поступить или это было бы въ ущербъ церковному дълу.

Такимъ образомъ. Въ нашей дальнъйшей церковной дъятельности руководящее начало стало фактически у о. архимандрита, а я былъ его ближайшимъ совътникомъ и замъстителемъ.

Храмъ Св. Прокопія — это наше общее дътище, о чемъ я мечталъ еще съ первыхъ дней назначенія въ Гамбургскій церковный округъ.

Вскорѣ о. архимандритомъ былъ созданъ приходъ въ Венторфѣ съ постояннымъ храмомъ въ честь Успенія Божіей Матери, а мною былъ созданъ Николаевскій храмъ въ лагерѣ въ г. Глиндѣ.

Совершивъ совмъстную поъздку въ г. Бременъ и возстановивъ тамъ связь съ церковными людьми — извъстнымъ Вамъ инженеромъ С. Щукинымъ<sup>4</sup>, — мы устроили Крестовоздвиженскій храмъ въ городъ Дольменгорстъ, вблизи Бремена.

Инженеръ Щукинъ, давно ищущій священства, можетъ быть весьма полезенъ для церкви, какъ священникъ Бременскаго округа, къ тому же онъ владѣетъ англійскимъ языкомъ и находится на службѣ въ англійскомъ учрежденіи.

Затъмъ возникъ Любекскій приходъ и возникаетъ еще цълый рядъ новыхъ приходовъ.

Все это говоритъ за то, что въ городъ Гамбургъ должно быть викаріанство Вашего Высокопреосвященства для всей Британской зоны, если Вы сами, конечно, не благоволите избрать мъстомъ своего жительства городъ Гамбургъ.

Церковная польза этого настоятельно требуетъ.

О. архимандритъ развилъ издательскую дъятельность: издано 7,000 краткихъ молитвенниковъ; будутъ изданы учебникъ Закона Божія, уже печатается «Моя жизнь во Христъ» о. Іоанна Кронштадтскаго и получено принципіальное разръшеніе на изданіе духовнаго журнала.

Подворье стало училищемъ не только благочестія,

но и пастырства и можетъ дать нѣсколько кандидатовъ священства. Намѣчается нами такъ же созданіе продолжительныхъ богословскихъ курсовъ.

Коротко говоря, создано все необходимое для архіерейской кафедры.

Создана и благопріятная обстановка для открытія перваго православнаго монастыря въ Германіи и, если будетъ на то благословеніе Вашего Высокопреосвященства, то да будетъ заложенъ первый монастырь въ Германской церкви на базѣ существующаго монастырскаго подворья въ Гамбургъ.

Заканчивая описаніе нашей церковной жизни, я не дѣлаю никакихъ выводовъ и перспективъ на дальнѣйшее, такъ какъ это сдѣлаетъ въ своемъ докладѣ о. архимандритъ; я же со своей стороны считалъ бы наиболѣе цѣлесообразнымъ, чтобы о. архимандритъ былъ назначенъ въ то или иной формѣ церковномъ администраторомъ всей Британской зоны, такъ какъ онъ не только этого заслуживаетъ, но и фактически является таковымъ, а меня, если благоугодно будетъ Вашему Высокопреосвященству, прошу оставить его замѣстителемъ.

Прошу Вашихъ Святыхъ Молитвъ и Архипастырскаго благословенія.

Вашего Высокопреосвященства недостойный послушникъ

Гамбургъ, 1945 г.

День Успенія Божіей Матери

#### ПРИМЪЧАНІЯ

- 1. По всей видимости рѣчь идетъ о архіепископѣ Берлинскомъ и Германскомъ Александрѣ, въ міру Андрей Яковлевичъ Ловчій (1891-1973). Въ 1945 г. владыка Александръ былъ еще епископомъ.
- 2. Григорій Каштаньянъ. Объ этомъ человѣкѣ пока никакихъ свѣдѣній не найдено.
- 3. Здѣсь упоминаются: архіепископъ Наюанаилъ (Львовъ), и будущій глава РПЦЗ митрополитъ Виталій (Устиновъ)
- 4. Щукинъ Сергъй Сергъевичъ (1891-1977). Митрофорный протоіерей. Авторъ воспоминаній «Противъ теченія». Похороненъ на кладбищъ Св.-Троицкаго монастыря въ Джорданвиллъ.

Продолженіе слъдуетъ

Андрей Любимовъ: публикація, и примъчанія

## ИЗЪ ПРОШЛЫХЪ ЛѢТЪ О ПРОТОІЕРЕЂ ІОАННѢ АНОСОВѢ

1883-1953

ъ 1950 г. издательствомъ Свято-Троицкаго монастыря была выпущена брошюра «Къ освященію Свято-Троицкаго храма въ Джорданвиллѣ Н.І.» Авторомъ ея былъ священникъ, скромно поставившій свое имя въ концѣ текста: Протоіерей Іоаннъ Аносовъ.

Отецъ Іоаннъ подробно разсказалъ о внутренней росписи храма, начавъ свое повъствованіе слъдующими



Обложка брошюры протоіерея Іоанна Аносова

словами: «Прекрасный храмъ Свято-Троицкаго монастыря почти оконченъ.

Построенный въ стилъ шатровыхъ храмовъ Съверной Руси по проекту Романа Николаевича Верховскаго, зодческій талантъ котораго извъстенъ и Старому и Новому свъту, храмъ нынъ почти законченъ внутренней, вдохновленной лучшими образцами Ростова Великаго и Ярославля. Храмъ вызываетъ неподдъльный восторгъ посътителей, какъ необычнымъ для американскаго

пейзажа внъшнимъ обликомъ, такъ и своей внутренней гармоніей и красотой росписи»<sup>1</sup>.

Это повъствованіе стало едва ли не единственнымъ, оставившимъ память о протоіереъ Іоаннъ Аносовъ, прожившемъ въ обители не болъе двухъ лътъ, и скончавшемся въ 1953 г. въ Канадъ, гдъ онъ несъ послушаніе духовника въ женской обители.

О прошлой жизни отца Іоанна извъстно довольно мало. Даже отецъ Константинъ (Зайцевъ), написавшій некрологъ на его кончину, отмъчалъ: «Не знаю я близко прошлаго о. Іоанна, обильнаго событіями...»<sup>2</sup>.

Но на страницахъ «Православной Руси» начала 50-хъ гг. всѣ же иногда появлялась краткая, но очень важная информація о жизни отца Іоанна, которая невидимой нитью тянулась къ мѣстамъ, гдѣ онъ жилъ и оставилъ свой слѣдъ, прославляя родной его сердцу Тамбовскій край. Пока не найдено документовъ, подтверждающихъ точное мѣсто рожденія отца Іоанна, но именно на страницахъ тамбовскихъ изданій появились первые его историческія изслъдованія, и поэтическія произведенія духовнаго содержанія.

Онъ такъ же являлся членомъ Тамбовской ученой архивной комиссіи, и публиковалъ свои историческія изысканія въ издаваемыхъ ею «Извъстіяхъ».

Въ 1916 г. Иванъ Аносовъ публикуетъ въ «Богословскомъ въстникъ» акафист святому Питириму Тамбовскому³. Правда, текстъ акафиста не былъ утвержденъ Святъйшимъ Синодомъ, но онъ былъ высоко оцѣненъ тогдашнимъ редакторомъ «Богословскаго въстника» Павломъ Флоренскимъ. Поэтому редакція журнала выпустила данный акафистъ отдѣльнымъ изданіемъ.

Въ періодъ своей учебы въ Харьковскомъ Технологическомъ институтъ въ началъ XX-го въка, И. А. Аносовъ занимался журналистикой. Его статьи и стихи печатались въ журналѣ «Мірный трудъ». Онъ отрицательно воспринялъ революціонныя событія 1905-07 гг., выразивъ свое мнѣніе въ стихотвореніи «Похороны». О его политическихъ взглядахъ отмътилъ о. Константинъ (Зайцевъ) слъдующее: «Вообще, будучи искони «правымъ» (политически «правымъ!») — онъ такимъ и остался, какъ бы лишь внъшнимъ свидътелемъ всего совершившагося надъ Россіей. Органически не переживъ ею пережитаго,

онъ являлъ собою человъка прошлаго въка, со всъми ему присущими внутренними противоръчіями $\dots$ <sup>4</sup>

Послѣ переворота 1917 г. Иванъ Андреевичъ оказался въ эмиграціи. Какимъ оказался его путь изъ Россіи на чужбину, пока неизвѣстно. Но, спустя нѣсколько лѣтъ, въ Бѣлградѣ съ 1924 г. началъ выходить поэтическій альманахъ «Бѣлый скитъ», въ которомъ И.А. Аносовъ публиковалъ свои стихи.

Въ концѣ 30-хъ годовъ И.А. Аносовъ составляетъ первый акаөистъ, посвященный Царственнымъ мученикамъ. Текстъ акаөиста былъ помѣщенъ въ № 646

«Царскаго въстника» въ 1939 г. Правда, Синодъ РПЦЗ принялъ ръшеніе не использовать для богослуженій текстъ акаеиста.

Еще одно изданіе стиховъ — двухтомникъ «Путь» разсказываетъ о событіяхъ, свидѣтелемъ и участникомъ которыхъ былъ самъ авторъ — И. Аносовъ. Достаточно привести нѣсколько названій: «Рождество Богоматери», (1942 г.). «Берлинъ 1942 г.». «Налетъ на Югославію», (1942 г.). «Мюнхенъ (Первыя впечатлѣнія)», и т. д.

На титульномъ листъ 1-ой части «Пути» напечатана слъдующая фраза: «Отъ Югославіи до Баваріи черезъ Судеты». На титульномъ же листъ 2-ой части написано: «Отъ Хоенберга до Мюнхена».

Событія «Пути» заканчиваются 1946 годомъ.

Далѣе, рукой автора написано: «Дорогому Николаю Дмитріевичу Тальбергу о странствіи отъ Югославіи до Америки. Отъ автора».

При провъркъ информаціи о прибытіи отца Іоанна въ США выяснилось, что онъ прибылъ въ Нью-Іоркъ 15 мая 1950 г. Николай Дмитріевичъ Тальбергъ — 5 сентября того же года.

Передъ отъѣздомъ въ Америку митрополитъ Серафимъ (Ляде)<sup>5</sup> по-дружески настоялъ на принятіи И. Аносовымъ священническаго сана. 1 февраля 1948 г. онъ былъ поставленъ діакономъ, 1 мая 1949 г. возведенъ въ санъ іерея, а 1 марта 1950 г. — въ санъ протоіерея. Здѣсь слѣдуетъ замѣтить, что еще до 1917 г. отецъ Іоаннъ исполнялъ церковныя послушанія въ качествѣ чтеца и иподіакона. Вотъ какъ о. Константинъ (Зайцевъ) пишетъ о ревностномъ отношеніи къвѣрѣ отца Іоанна: «Трогательно, внимательно совершалъ онъ проскомидію — загодя,



Памятникъ на могилѣ протоіерея Іоанна Аносова

глубокой ночью начиная ее, чтобы успѣть закончить всѣ поминанія къ началу полунощницы. И ей уже внимать безъ помѣхи. Трогательно выполнялъ другую обязанность, на себя имъ самимъ возложенную и несомую имъ самимъ незамѣтно (вѣроятно, многіе изъ братіи и не знали ничего о ней!): онъ каждый день посѣщалъ братское кладбище и молился тамъ!»<sup>6</sup>

Въ началъ 1952 г. на засъданіи Архіерейскаго Синода РПЦЗ былъ заслушанъ: «Рапортъ Настоятельницы Богородице-Владимірской женской обители въ Санъ-Франциско игуменьи Аріадны отъ 18 февраля по вопросу объ открытіи подворья вышеозначенной обители въ помъщеніи прежняго Св. Покровскаго мужского скита въ Блафтонъ, Альберта, Канада»<sup>7</sup>.

Было принято ръшеніе мужской скитъ закрыть, а вмъсто его открыть Свято-Покровскую женскую общину.

Въ связи съ этимъ возникла необходимость назначить въ обитель новаго духовника. Выборъ палъ на отца Іоанна Аносова. Пока неизвъстны подробности отъъзда отца Іоанна изъ монастыря въ канадскую обитель. Очень короткое время онъ исполнялъ свое новое послушаніе. Въ іюнъ 1953 г. отецъ Іоаннъ скончался отъ сердечной болъзни. Чинъ отпъванія совершилъ владыка Пантелеимонъ (Рудыкъ)<sup>8</sup>. Отецъ Іоаннъ былъ похороненъ на кладбищъ обители.

Свои рукописи отецъ Іоаннъ завъщалъ своему давнему знакомому и очень близкому человъку Александру Кахову<sup>9</sup>, о которомъ пока не удалось найти никакихъ свъдъній. Книги изъ его личной библіотеки оставались въ обители.

Отецъ Константинъ (Зайцевъ) написалъ проникновенныя слова о служеніи отца Іоанна въ послѣднемъ его духовномъ земномъ пристанищѣ: «И не Промыселъ ли Божій привелъ о. Іоанна подъ конецъ его дней въ обстановку уединенія, тишины, всецѣло священническаго служенія, духовническаго подвига, который не могъ не помочь его «внутреннему человѣку» обрѣсти зачатки того вѣчнаго упокоенія, въ которомъ, глубоко вѣрю, находитъ сейчасъ свое завершеніе замыселъ Божій, въ немъ воплощенный» 10.

#### **ПРИМЪЧАНІЯ**

- 1. Аносовъ И., протоіерей. Къ освященію Свято-Троицкаго храма въ Джорданвиллѣ, Нью Іоркъ, — Джорданвилль: Свято-Троицкій монастырь. — 1950 г. с. 1
- 2. Игуменъ Константинъ (Зайцевъ). Памяти о. Іоанна Аносова. «Православная Русь», № 12, с. 11, 1953 г.
- 3. Питиримъ Тамбовскій (въ міру Прокопій) 1645-1698. Уронежецъ города Вязьмы. Епископъ Тамбовскій и Козловскій. Канонизированъ въ ликъ святыхъ въ

- 1914 г. Мощи почиваютъ въ Каөедральномъ соборъ г. Тамбова.
- 4. Игуменъ Константинъ (Зайцевъ). Памяти о. Іоанна Аносова. «Православная Русь», № 12, с. 11, 1953 г.
- 5. Митрополитъ Серафимъ (въ міру Карлъ Георгъ Альбертъ Ляде) 1883-1950 гг. Митрополитъ Берлинскій и Германскій съ 1938 г.
- По всей видимости владыка Серафимъ былъ знакомъ съ о. Іоанномъ Аносовымъ еще съ періода своей жизни въ Харьковъ, гдъ въ то время жилъ и И. А. Аносовъ.
- 6. Игуменъ Константинъ (Зайцевъ). Памяти о. Іоанна Аносова. «Православная Русь», № 12, с. 11, 1953 г.
- 7. Опредѣленія Архіерейскаго Синода Русской Православной Церкви заграницей. «Церковная жизнь», № 7-9, с. 115, 1952 г.
- 8. Архіепископъ Пантелеимонъ (въ міру Петръ Рудыкъ) 1898-1968. Архіепископъ Эдмонтскій и Канадскій.
- 9. Александръ Каховъ. Объ этомъ человъкъ пока ничего не извъстно. Отецъ Іоаннъ Аносовъ посвятилъ ему стихотвореніе въ первой части своего сборника «Путь», Мюнхенъ, 1946 г., с. 8.
- 10. Игуменъ Константинъ (Зайцевъ). Памяти о. Іоанна Аносова. «Православная Русь», № 12, с. 11, 1953 г.

### ПУБЛИКАЦІИ ОТЦА ІОАННА АНОСОВА ВЪ «ПРАВОСЛАВНОЙ РУСИ»

- 1. Жизнь за царя! № 14, сс. 14-15, 1950 г.
- 2. Митрополитъ Берлинскій и Германскій Серафимъ (Ляде). № 18, сс. 3-4, 1950 г.
- 3. Къ освященію Св.-Троицкаго собора въ Джорданвиллъ. № 22, сс. 3-5, 1950 г.
- 4. Върный служитель Христовъ. № 4, сс. 8-9, 1951 г.

Андрей Любимовъ



### НЕКРОПОЛЬ МОНАСТЫРЯ ПРЕП. ІОВА ПОЧАЕВСКАГО ВЪ ЛАДОМІРОВО (СЛОВАКІЯ)

разсказывалось о прівздв въ Свято-Троицкій монастырь братіи изъ Ладомірова 1 декабря 1946 г. Обитель Преподобного Іова Почаевскаго прекратила свое существованіе. Въ Ладомірово остался монастырскій храмъ съ небольшимъ кладбищемъ, на которомъ похоронены насельники монастыря.

Выражаю огромную благодарность Петру Стефанко, пріъзжавшему изъ Ладомірово въ Джорданвилль въ декабръ прошлаго года и любезно предоставившаго матеріалы для публикаціи.

ъ предыдущемъ номеръ «Православной Руси»

Могилы іеромонаховъ Михаила (Никифорова) и Григорія (Пыжова)

Іеромонахъ ГРИГОРІЙ (ПЫЖОВЪ). Родился въ 1906 году. Скончался въ 1942 г.

Монахъ ДІОНИСІЙ (ЛАПКИНЪ). Скончался 28 октября 1936 года (42-х лътъ).

Іеродіаконъ ІОАННЪ (НИЛЯБОВИЧЪ). Скончался 6 декабря 1932 года (27-ми лътъ).

Іеромонахъ ІОВЪ (ЩУРОВЪ). Скончался 31 августа 1933 года (31 годъ).

Архимандритъ ОЛЕГЪ (ИВАНОВЪ). 1888 – 1967. Въчная ему память.

Рясофорный послушникъ ПАВЕЛЪ (БУЛИКЪ). Род. 1 марта 1874 г. Умеръ 16 апръля 1952. Въчная память.

11. Х. 1900 г. Петроградъ. 12. III. 1949. Здъсь покоится тъло добраго пастыря, учителя и наставника САВВЫ СТРУВЕ.

Андрей Любимовъ



Могила архимандрита Олега (Иванова)



Церковно-общественный органъ основанъ Братствомъ преп. Іова Почаевскаго въ 1928 году во Владиміровой на Карпатахъ. При перепечаткѣ ссылка на «Православную Русь» ОБЯЗАТЕЛЬНА. 2016 © Holy Trinity Monastery

Orthodox Russia ISSN 0032-7018 Published four to eight times per year, at: Holy Trinity Monastery, P.O. Box 36, Jordanville, NY, 13361 Nonprofit Postage Paid -Permit No. 2 Jordanville, NY 13361